
 כריתות דף כא
 

 הקדמה 
 }דם {לאוין שונים באיסור

כתב הרמ' (ספר המצוות שורש ט) שמצינו בתורה שבע אזהרות בלאו של אכילת דם, וכל הלאוין נמנים 
והוא עוון גדול  במצוה א', (ל"ת קפד), וה"ה למנין המלקות אינו אלא א' וכל הלאוין רק לחזק האיסור

 ם. רתה פעם אחר פעהזשהתורה הכפילה א
ך לחלוק על הרמ' דלוקה על כל לאו ולאו, אבל בדם מודה להרמ' דבגמ' אבל הרמב"ן בהשגות שם הארי

 לעיל (ד, ב) יש טעם ודין שונה לכל לאו, ולכן אינו לוקה על כל א'. 
מה יוצאה בו, וע' להלן כב, ב גדר הדברים לידע מתי דם הוא דם שנוהנה, במשנה תנן דם הקזה בזמן שה

צאה בו, וכתבו התוס' (ד"ה דם הקזה) דה"ה דם שחיטה ועיקור אלא התם פשיטא, ובדם הקזה שהנשמה יו
 חידוש הוא דבדרך כלל אינו מקיז עד שיוצא דם הנפש. 

אולם בדברי הרמ' (מאכ"א ו, ג) הביא דין המשנה רק לגבי דם הקזה ובשאר הדמים בשחיטת הסימנים 
עמד ע"ז הלח"מ דברמ' משמע דלא כתוס', וביאר דהרמ' משמע דלא בעינן דם שהנשמה יוצאה בו, וכבר 

ס"ל דדם היוצא ממקום הסימנים דשם עיקר חיות הבהמה אז כל דם היוצא משם בכלל דם הנפש, ורק 
 בדם הקזה התם בעינן דם שהנשמה יוצאה בו בכדי שיהיה בכלל דם הנפש.

 וע' ערל"נ שהוכיח כדברי הרמ' מגמ' נדה (עא, א), ע"ש. 
 

 רשב"א ורמב"ם בדין בשר וגיד הנשה של אדם} {מחלוקת
אוציא דם שרצים שאין בהם והנה, בברייתא ממעטינן שאר דמים מכל ופרט וכלל דוגמת עוף ובהמה, ו

וברייתא זו ממעט לגמרי גם מאיסור לאו, ולא רק כהמשנה טומאה חמורה ודם ביצים שאינו מין בשר וכו'. 
רים. ומכח זה כתבו האחרונים [ערל"נ שפ"א ומים חיים] דדם למעט מאיסור כרת ויש לאו משום דם האב

ביצים במשנה פירש"י או דם ביצי תרנוגלת או דם ביצי זכר, ותוס' דחו דלא יתכן דמפורש כאן בברייתא 
דדם ביצים לא דאינו מין בשר, בע"כ היינו דם ביצים כפשוטו. וכתבו ליישב דכאן בברייתא למעט מלאו 

גמורים, אבל במשנה דהמיעוט רק מכרת יל"פ שם דם ביצים זכר ואין בה כרת דהוי  ודאי היינו דם ביצים
 רק דם האברים. 

בתוס' (ד"ה אוציא) העירו דיש למעט הכל דאין טומאה חמורה ורק כך פשוט יותר. הנה בעיקר הברייתא, ו
כו להלן אם אבל הרשב"א בשו"ת (ח"א סי' שסד) הקשה דדם אדם ממעטינן דאין בהם טומאה קלה והארי

אכן לא יתכן טומאה קלה בבשר אדם, והקשה ת"ל למעטו משום שאין לאדם דין שחיטה, וכולו היתר כמו 
דגים וחגבים, ומאחר דאין באדם דין שחיטה אין בו איסור אבר מן החי ובשר מן החי, וא"כ למה לא 

 אמרינן דדם אדם מותר דכולו היתר. 
ש בו גיד הנשה, וכתב הרשב"א לחדש דגיד הנשה של אדם ותי' הרשב"א דא"א לומר דכולו היתר די

אסור, וטעמו דמבואר להלן בכוי דבריה בפנ"ע ואעפ"כ יש לו גיד הנשה כיון שיש לו כף הירך, הרי 
דם נמי יש לו כף הירך וגידו אסור, ואדרבה עיקר מעשה היה בגיד הנשה של יעקב שתלוי בכף הירך, וא

  אבינו. 
שים, חדא, אין איסור באדם כלל וכולו היתר, ומותר לאכלו, ושנית, יש בו איסור נמצא ברשב"א שני חידו

 של גיד הנשה. 
והנה, בדין א' ברמב"ם חולק (מאכ"א ב, ג) וס"ל דבשר אדם אסור באיסור עשה, דאחר פרשת שבעה מיני 

. ונחלקו חיה נאמר בתורה זאת החיה אשר תאכלו הא כ"ש חוץ מהן לא תאכלו ולאו הבא מכלל עשה עשה
הראשונים בזה בכתובות (ס, א) וע"ש ברמב"ן שהאריך אם בשר אדם מותר או לא, ונפק"מ לחלב אשה 

  [ונאריך בזה להלן דף כב באורך].  למה אין בו איסור יוצא מן האסור, ע"ש.
ובאמת בביאור הגר"א (יו"ד סי' עט ליקוט סק"ד) כתב דגופא מקורו של הרמ' לאסור בשר אדם מגמ' כאן 
וברייתא זו דמבואר דלא ממעטינן דם אדם כמו דגים וחגבים דכולו היתר, ש"מ דבשר אדם אינו מותר, 

 והגם דאין לו דין שחיטה מ"מ אסור באיסור עשה. 
ובדין שני לגבי גיד הנשה של אדם, עיקר דינו של הרשב"א הובא לדינא במשנה למלך (מאכ"א ח, א), 

ה בזה, ורק הרשב"א דס"ל דבשר אדם מותר ממילא ס"ל דגיד אבל בשער המלך (שם) כתב דהכל תלוי ז
הנשה שלו אסור שיש לו כף הירך, אבל להרמ' דאסור באיסור עשה א"כ דין אדם כמו טמאים והרי גיד 
הנשה אינו נוהג בטמאים כמבואר בגמ' חולין (ק, ב) לדעת החכמים, ולכן אינו  נוהג באדם, נמצא דהרמ' 

שב"א, ותלוי איך ללמוד כאן בגמ' למה לא ממעטינן דם אדם מכולו היתר, פליג על שתי דינים של הר
 דלרשב"א היינו משום גיד הנשה שלו, ולרמ' משום בשר אדם אסור. 



ובעיקר דברי השער המלך דלרמ' אדם הוי בכלל טמאים, כן מבואר בפשטות הרשב"א עצמו בתשובה שם, 
) וחת"ס (חולין שם), אבל אינו דבר מוסכם, ובפר"ח וכ"כ במנח"ח (מצוה ג אות ב) וצל"ח (חולין פט, ב

(יו"ד סי' סה סעיף טז) ופר"מ שם (סה, מב"ז ד) ס"ל דגם להרמ' גיד הנשה של אדם אסור ואינו בכלל 
  טמאים. 

 
 {מחשבה לכלב}

כלל אמרו בטהרות וכו' עד שיפסל מאכילת כלב וכו' הכא לאחותי ליה טומאה אי חזי לאדם וכו'. מבואר 
ו בגמ' דאם כבר ראוי לקבל"ט אז עדיין יש לו שם אוכל אם אך ראוי לכלב, אבל אם כל דין אוכל כפשוט

 שבו רק משום הכלב לא מספיק. 
והנה, יש מחלוקת גדולה בין הרמ' והראב"ד ריש טומאת אוכלין, שפסק הרמ' דרק אוכל המיוחד למאכל 

ן בפ"ב (הי"ד) פסק כל אוכל שנפסד ואינו אדם מקבל"ט, אבל אינו מיוחד למאכל אדם אינו מקב"ט. ולהל
 ראוי עכשיו לאדם אינו מקב"ט, הרי דהכל תלוי באדם בלבד. 

והשיג הראב"ד שם (פ"ב הי"ד) ממשנה בטהרות (פ"ח מ"ו) וכדין הגמ' כאן דאם היה ראוי לאדם אז 
היה פעם  מקב"ט עד שיפסל מאכילת כלב. וכתב הראב"ד דדין זה אינו רק אם נטמא בפועל אלא אם אך

אוכל הראוי לקבל"ט אז שוב מקב"ט עד שיפסל מאכילת כלב, ורק אם מעולם לא היה לו תורת אוכל 
 לאדם לא מספיק באכילת כלב. 

אבל הרמ' בפיה"מ בטהרות שם כתב להדיא דאין הדין כן, ואם לא נטמא עדיין ורק ראוי לקבל"ט אז מיד 
ם רק אם כבר נטמא אז לא פקע טומאתו עד שיפסל שנפסד לאכילת אדם אינו מקב"ט, וכל דין המשנה ש

 מאכילת כלב. 
באופן שנחלקו בדין הגמ' כאן דאם כבר היה אוכל לאדם אינו נטהר עד לכלב, האם זה רק כיון שכבר 
נטמא בפועל ולא פקע טומאתו, או אפי' אם רק ירד לידי תורת קבלת טומאה נמי. וכתב הכס"מ די"ל 

ין דלשון הגמ' הוא לאסוקי טומאה לאחותי טומאה, משמע דהכל תלוי דמקורו של הרמ' גופא מסוגי
 בטומאה בפועל ולא בתורת קבל"ט. 

קמא יו"ד סי' כו ד"ה ודע) דאינו יודע מה שמח כ"כ הכס"מ מדברי הגמ' כאן, דשפיר יל"פ וכתב הנוי"ב (
כבר היה זמן שיכול לקב"ט, ואילו לשון הגמ' אינו ראיה להראב"ד דהכוונה אם ירדה לידי תורת טומאה ש

דהרבה פעמים מצינו לשון טומאה והכוונה לקבלת טומאה ולא שנטמא בפועל, וכמו דתנן בכלים (כה, ט) 
כל הכלים יורדים לידי טומאתם במחשבה, והיינו לידי תורת קבלת טומאה, וא"כ אין מלשון הגמ' שום 

 ראיה להרמ'. 
ם גם ברש"י בפסחים (מה, ב) מבואר כהראב"ד, וכן הוא דעת רוב הראשונים, וביניהם ובעיקר פלוגתת

רשב"ם בב"ב (פ, א), וכן בתוס' בב"ב שם, ובנדה (נ, א), וכ"כ הרמב"ן חולין לד, א, והרא"ש בחלה (פ"א 
 מ"ח), וכן דקדק החקרי לב (יו"ד סי' עה) מדברי הר"ן בפסחים (ל, א).

 ם שם מורה כהראב"ד, וע' רש"ש שם בישוב שיטת הרמ' משם. וכאמור פשטות הגמ' בפסחי
 

א"ל כגון דאיכא פחות מכזית נבלה וצרפה לפחות מכביצה אוכלים דהאי והאי הוי כביצה. ובתוס' ביארו 
למה נקט דוקא פחות מכזית דמשמע בברייתא או במשנה דמיירי שיש רק כח של טומאה קלה בלבד, ואילו 

 מאה חמורה של כזית. יש כזית יש בעצם כאן טו
 ובגמ' ע"ב אמר ר' חנינא דאיירי בכזית נבלה וכו'. 

והנה, רש"י בחולין (פב, א) הביא דברי הגמ' כאן על דברי ר"ש שם דפרה מטמא טומאת אוכלים הואיל 
והיה לו שעת הכושר, והקשה רש"י ת"ל שיש לו טומאה חמורה דסופו לטמא טומאה חמורה. ותי' כגמ' 

 מ אם מצרפים פחות מכזית פרה עם עוד אוכלים ועכשיו הכל כביצה לטומאת אוכלים. כאן דיש נפק"
ודקדקו התוס' בב"ק (עז, א ד"ה פרה) מלשון רש"י דכדי שהאוכל מקב"ט בעינן שיגע בו שרץ ממק"א, 
והקשו דעכ"פ באופן שיש שם כזית של נבלה או פרה הרי האוכל יכול לקב"ט מכח הכזית. והיינו דאה"נ 

ת מכזית אין כאן כח לטמא האוכל וצריך הכשר שרץ, אבל בכזית למה א"א לנבלה ופרה עצמה בפחו
 לטמא. 

ובשטמ"ק (ב"ק שם בשם ר"פ) כתב ליישב דא"א לנבלה לטמא האוכל, דהרי בעינן קבל"ט של אוכל שלם 
שיעור של כביצה, [כ"ה שיטת רש"י ותוס' שם בב"ק, הגם דבשיטת רש"י בעלמא ס"ל דלקב"ט לא בעינן 

כביצה ואכ"מ], וא"כ נמצא דבעינן קבל"ט של הנבלה ג"כ, וא"כ א"א לנבלה לטמא המקצת אוכל דבעינן 
שיעור של הנבלה גם לקבל"ט, וא"א לו לטמא וגם לקבל"ט, ולכן בעינן הכשר שרץ ממק"א, ומקבל הכל 

 טומאה מן השרץ. 



לטמא ולקבל טומאת עצמו, ורק תוס'  וכתב הקה"י (טהרות סי' לח) דודאי גם תוס' מודו לזה דלא יתכן
ס"ל דכל דין כביצה לקבל"ט הוא רק שיעור אוכל, אבל אין דין דכולו מקב"ט, אלא במקום שיש צירוף 
כביצה יש חשיבות וכל חלק יכול לקבל טומאה. ולכן הנבלה יכול לטמא האוכל בלבד. אבל ר"פ ס"ל 

 גם לקב"ט. דדינא הוא דכל הביצה מקב"ט ושפיר א"א לנבלה לטמא ו
ובאמת עיקר נידון זה מצינו ברמב"ן בשבועות (יא, ב) והוא ג"כ נוגע לסוגיין, שהקשה הרמב"ן אפי' אם 
יש שרץ שמטמא מבחוץ, הלא הנבלה כבר טמא בטומאת עצמו, והרי מצינו במנחות (כד, א) דאמרינן שבע 

 ץ מבחוץ.לה טומאה, וא"א לקבל עוד טומאה, וא"כ איך מהני כאן אפי' בנגיעת שר
ותי' הרמב"ן דאה"נ אם נוגע בחלק הנבלה אינו כלום, אבל אם נגע באוכל מטמאו. ועוד תי' הרמב"ן דאפי' 

 אם נוגע בנבלה כיון דמצורף ומדובק מספיק נמי לטמא האוכל. 
וכתב הקוב"ש (פסחים אות קפה) וכן בקובץ הערות (סי' יט אות ב) דמבואר ברמב"ן דא"א לנבלה לקב"ט 

ע לה טומאה, ולשני התי' רק האוכל מקב"ט ואעפ"כ מספיק לדין כביצה, דאין דין שכל הכביצה כלל דשב
מקב"ט אלא שיהיה שם כביצה אוכלים, ואז כל חלק מבק"ט, וזה כמש"כ לעיל בשיטת התוס', אבל בשיטת 

 ר"פ לעיל משמע דבאמת דינא הוא לקבל טומאה בכל הכביצה. 
"ן שהנבלה אינו מקב"ט ורק האוכל, וכתב ב' תי' אם נוגע באוכל או ואגב בקוב"ש שם ביאר ב' תי' הרמב

אפי' בנבלה, וביאר דתלוי איך מבינים לעולם דין מגע קצתו מגע כולו, אם מגע שלו רק במקצת ורק נטמא 
כולו נטמא מקצתו, או עצם המגע עצמו הוי בכולו. ולצד א' דהוא רק במקומו ורק נטמא מקצתו נטמא כולו 

נבלה דשבע לה טומאה צריכים ליגע באוכל. אבל לתי' ב' כתב הרמב"ן דמחובר וא"כ כל מגע לכן כאן ב
 הוי מגע בכל מקום וממילא אפי' נוגע בנבלה הוי כמגע באוכל. 

 
א"ה ליבעי הכשר דכעת אינו מטמא טומא"ח, ותי' כיון דאילו מצרף ליה לכזית וכו' מספיק לדון דכעת 

רב חנניא) פירשו דר"ח שם פליג על סברא זו, דסו"ס כעת אינו מטמא  מטמא טומא"ח. ובתוס' (ע"ב ד"ה
(טומאת אוכלין ג, ה) כתב ב' תי' הגמ', וכתב הכס"מ דהרמ' ס"ל דלא טומא"ח ובעי הכשר. אבל ברמ' 

 פליגי בדינא, ורק בעוד היכ"ת שיש נפק"מ לטומאה קלה, או בפחות מכזית, או אפי' בכזית וחיפהו בבצק. 
כהונה שדקדק נמי מתוס' חולין (קכא, ב) שנקטו בפשיטות דאם מצרף לכזית מהני, ש"מ וע' משמרות 

 דליכא פלוגתא בדין וכדעת הרמ'. 
אולם הגם דמפורש כאן בעיקר הגמ' בע"א דיש סברא כזו לצרף עוד כזית ומספיק לדון עכשיו כסופה 

היה בו כח לטמא טומא"ח  לטמא, מ"מ רש"י בבכורות (י, א) כתב טעם אחר דלא בעי הכשר דמעיקרא
בעודו כזית, וכבר תמה בשטמ"ק שם (אות כז) דזה נגד סברת הגמ' כאן שהוא טעם אחר, וגם דחה סברת 
רש"י מסוגיית הגמ' בחולין (עג, ב), ע"ש. וכתבו בכתר ישועה ועולת שלמה דכנראה רש"י מפרש כן 

 כח זה ולא פקע.  בכוונת הגמ' דאין הכוונה דאפשר כעת לצרף אלא דמתחילה היה בו
 

אינו בוקע באדם דטומאה בוקעת ועולה. ובשטמ"ק (אות ג' השמטות) תמה דהתינח למעלה אבל מן הצד 
וכתבו בשם תוס' יסוד דגם מן הצד מטמא מדין מת מדין כסותו של מת. והוא יסוד ועדיין יש טומאה קלה. 

ושג כזה דמת בכסותו הכסות בטל למת גדול הנזכר כאן בשטמ"ק, ומקורו בגמ' חולין (קכה, ב) דמצינו מ
ועכשיו מטמא מכל הצדדים, וגם כאן אין הבקיעה דוקא מדין רצוצה אלא דהכל בטל למת וממילא גם מן 

 ואין כאן טומאה קלה. ומטמא שם טומאת מגע, הצד טמא מדין מת, 
מאה רצוצה בוקעת ובשפ"א העיר דא"כ למה תי' בגמ' מדין רצוצה אפי' לר"י בחולין שם דלית ליה דין טו

 ועולה מ"מ מודה למת בכסותו, והו"ל לומר סתם מדין מת בכסותו. 
ובעיקר הדין יעויין בר"ש באהלות (פ"ב מ"ד) שהביא מספרי זוטא דגולל ודופק ובגד של מת וכו' והוא 
גזה"כ וכו' ואפשר בגד של מת היינו דין זה של מת בכסותו ואפשר שם מקורו לעיקר דבר זה דמטמא, 

ע' היטב שם פ"ט  כ"פ הוא חידוש כאן בגמ' מושג של כסותו של מת, ונוגע מאד לכמה משניות באהלותוע
מט"ו ובביאור הראב"ד בהשגות (טו"מ ו, ח) דדבריו מבוארים מאד ליסוד זה של כסותו של מת דמטמא 

 במגע. 
 
  


